
 

 

   

  

 

Artigo | Dossiê Intelectuais, movimentos políticos e protagonismo popular 

 

Haiti, sujeito insurgente: intelectuais, colonialismo 

humanitário e resistência popular no Tempo Presente latino-

americano 

Emerson do Prado Oliveira, Universidade Federal do Paraná    

Revista Outros Tempos: Pesquisa em Foco – História  

ISSN: 1808-8031 | Vol.23, n.41, p. 11-47, 2026 

Recebido: abril de 2025 | Aprovado: setembro de 2025 

http://dx.doi.org/10.18817/ot.v23i41.1321  

Palavras-chave:   

 

Haiti; 

decolonialidade 

epistêmica; 

protagonismo 

popular  

Resumo. Este artigo analisa o Haiti como território estratégico de insurgência 

política e epistêmica no contexto latino-americano do Tempo Presente, com ênfase 

no período pós-Guerra Fria. A análise baseia-se no referencial teórico da 

decolonialidade, formulado por Aníbal Quijano e desenvolvido por Walter D. 

Mignolo, com destaque para a noção de desobediência epistêmica. Discute-se o 

protagonismo intelectual haitiano de Michel-Rolph Trouillot, Jean Casimir, 

Frédéric Boisrond, Laënnec Hurbon e Patrick Bellegarde-Smith, diante das 

intervenções externas, incluindo a atuação da ONU e de agências internacionais, 

que aprofundaram dinâmicas neocoloniais. Examina-se a resistência dos 

movimentos populares, como o Mouvman Peyizan Papay [Movimento Camponês 

da Região de Papaye], que está integrado a redes transnacionais. O Haiti é, assim, 

reafirmado como espaço de luta pela soberania epistêmica e política na América 

Latina contemporânea. 

Keywords: 

Haiti; 

epistemic 

decoloniality; 

popular 

protagonism  

[EN] Haiti, insurgent subject: Intellectuals, humanitarian colonialism, and 

popular resistance in the Latin American Present Time 

Abstract. This article analyzes Haiti as a strategic territory of political and epistemic 

insurgency within the Latin American context of the Present Time, with emphasis 

on the post–Cold War period. The analysis is based on the theoretical framework 

of decoloniality, formulated by Aníbal Quijano and developed by Walter D. 

Mignolo, with particular focus on the notion of epistemic disobedience. It discusses 

the intellectual protagonism of Haitian thinkers such as Michel-Rolph Trouillot, 

Jean Casimir, Frédéric Boisrond, Laënnec Hurbon, and Patrick Bellegarde-Smith in 

the face of external interventions, including those carried out by the UN and 

international agencies that have deepened neocolonial dynamics. The study also 

examines the resistance of popular movements, such as Mouvman Peyizan Papay 

[Peasant Movement of the Papaye Region], which is integrated into transnational 

networks. Haiti is thus reaffirmed as a space of struggle for epistemic and political 

sovereignty in contemporary Latin America. 

https://outrostempos.uema.br/index.php/outros_tempos_uema
mailto:emer77@outlook.com
https://orcid.org/0009-0004-5309-4554
http://lattes.cnpq.br/2186099110250132
http://dx.doi.org/10.18817/ot.v23i41.1321


Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

12 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

 

Introdução 

 

1.1 Haiti: revolução, marginalização e insurgência epistêmica  

 

A história do Haiti constitui um dos episódios mais radicais e, simultaneamente, 

silenciados da modernidade ocidental. Em 1804, após mais de uma década de guerra 

contra o exército napoleônico, a antiga colônia francesa de Saint Domingue proclamava 

a sua independência, tornando-se a primeira república negra do mundo e o primeiro 

país a abolir, integralmente, a escravidão. Tal feito não apenas colapsou o sistema 

colonial francês na região, como também desafiou de forma irreversível os 

fundamentos da ordem racial e escravista atlântica (Trouillot, 1995, p. 82). 

Contudo, em vez de ocupar um lugar central nas narrativas históricas sobre 

liberdade e cidadania, o Haiti foi frequentemente empurrado para a margem, descrito 

como “exceção disfuncional”, “Estado falido” ou “anomalia tropical” (Hurbon, 2008, 

p. 105). Ainda assim, continua a ser um território de extraordinária densidade 

simbólica e política no imaginário latino-americano.  

O seu passado revolucionário continua a ecoar como um estandarte incômodo 

diante das promessas inacabadas da modernidade. E, mesmo entre as ruínas de 

Palabras clave 

Haití; 

decolonialidad 

epistémica; 

protagonismo 

popular  

[ES] Haití, sujeto insurgente: Intelectuales, colonialismo humanitario y 

resistencia popular en el Tiempo Presente latinoamericano 

Resumen. Este artículo analiza a Haití como un territorio estratégico de insurgencia 

política y epistémica en el contexto latinoamericano del Tiempo Presente, con 

énfasis en el período posterior a la Guerra Fría. El análisis se fundamenta en el 

marco teórico de la decolonialidad, formulado por Aníbal Quijano y desarrollado 

por Walter D. Mignolo, dando énfasis a la noción de desobediencia epistémica. Se 

discute el protagonismo intelectual haitiano de Michel-Rolph Trouillot, Jean 

Casimir, Frédéric Boisrond, Laënnec Hurbon y Patrick Bellegarde-Smith frente a 

las intervenciones externas, incluyendo las acciones de la ONU y de las agencias 

internacionales que han profundizado las dinámicas neocoloniales. Se examina la 

resistencia de movimientos populares como el Mouvman Peyizan Papay 

[Movimiento Campesino de la Región de Papaye], que está integrado en redes 

transnacionales. Haití, se reafirma, como un espacio de lucha por la soberanía 

epistémica y política en la América Latina contemporánea.  



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

13 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

terremotos, ocupações e golpes, é o povo constituído por camponeses, trabalhadores 

urbanos, lideranças comunitárias e intelectuais populares que insiste em manter acesa 

a chama de sonhar e de lutar por um futuro mais justo. 

Partindo dessa premissa, este artigo analisa o protagonismo dos intelectuais e 

movimentos populares haitianos no contexto das transformações políticas latino-

americanas do Tempo Presente. Desde a década de 1990, o continente – e nele o Haiti 

– tem sido palco de experiências que desafiam a ordem hegemônica, reeditando 

fórmulas de resistência e de reinvenção política a partir de um protagonismo popular 

que se refaz e re-existe.  

Examina-se, assim, a persistência de crises institucionais, a ingerência 

internacional e a reprodução de dinâmicas neocoloniais no Haiti, articulando-se tais 

processos às teorias da colonialidade do poder e da dependência. Discute-se, em 

especial, como as formas de resistência intelectual e social frente ao colapso do Estado 

e ao fracasso das promessas neoliberais reafirmam o Haiti como espaço de reinvenção 

democrática e imaginação política radical. 

Nesse sentido, é fundamental situar o Haiti no panorama pós-Guerra Fria, 

quando a América Latina, historicamente marcada por desigualdades, passou a ser 

(re)imaginada como território fértil para alternativas políticas e epistemológicas 

(Dussel, 2000, p. 38). Nesse novo cenário, o Haiti deixa de ser mero símbolo inaugural 

de liberdade para integrar um horizonte latino-americano de reinvenção política, onde 

persistem as violências estruturais, mas, também, a capacidade de criação de “mundos 

outros” (Escobar, 2014, p. 26). 

A experiência haitiana recente revela que, mesmo após a independência, 

permanecem formas de dominação herdadas do colonialismo, articuladas pela 

colonialidade do poder, conceito formulado pelo sociólogo e filósofo peruano Aníbal 

Quijano (2000, p. 22), considerado referência central nos estudos decoloniais 

contemporâneos. A suas obras analisam, criticamente, como o colonialismo moldou as 

relações sociais, raciais e econômicas na América Latina. Essa dinâmica se expressa, 

por um lado, na desvalorização sistemática dos saberes locais, como argumenta 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

14 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

Michel-Rolph Trouillot (1995, p. 82), ao denunciar os silenciamentos da historiografia 

eurocêntrica. 

Por outro lado, essa lógica manifesta-se, também, na desumanização sistemática 

das populações negras, perceptível tanto nas categorias raciais que sustentam a sua 

marginalização global, conforme analisa, com contundência Walter D. Mignolo (2008, 

p. 10), um dos mais influentes teóricos do pensamento decolonial latino-americano. 

Filósofo e semiólogo argentino, Mignolo é professor emérito da Universidade Duke e 

autor de contribuições decisivas para a crítica à hegemonia eurocêntrica na produção 

do conhecimento, tendo formulado conceitos-chave como colonialidade do saber e 

desobediência epistêmica.  

Ademais, os efeitos dessa lógica colonial não se limitam ao campo simbólico ou 

epistêmico, mas se estendem, ainda, às estruturas materiais de poder e dominação. Ela 

se expressa, por exemplo, na concentração de poder nas elites locais associadas ao 

capital transnacional, como aponta Jean Casimir (2020, p. 51), e na dependência 

econômica imposta por organismos multilaterais, como a Organização das Nações 

Unidas (ONU), o Fundo Monetário Internacional (FMI), o Banco Mundial (BM) e a 

Organização dos Estados Americanos (OEA), duramente criticada por autores Fatton 

Jr. (2002, p. 119) e Dussel (2000, p. 38). 

Além das estruturas econômicas e políticas dominadas por organismos 

multilaterais, essa lógica de subordinação intensifica-se por meio da atuação de 

Organizações Não Governamentais (ONGs) e missões internacionais, que, sob a 

justificativa da ajuda humanitária e da estabilização, reforçam uma lógica de tutela 

sobre o Haiti, frequentemente substituindo estruturas estatais por aparatos de controle 

externo (Schuller, 2012, p. 124; Hallward, 2007, p. 219). O caso da Mission des Nations 

Unies pour la stabilisation en Haïti (MINUSTAH) [Missão das Nações Unidas para a 

Estabilização no Haiti], que atuou de 2004 a 2017, é emblemático nesse sentido: longe 

de restaurar a soberania, a missão contribuiu para institucionalizar novas formas de 

dominação internacional, como elucidou Sprague (2012, p. 90). 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

15 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

Precisamente nesse contexto ampliado, torna-se imprescindível mobilizar a 

noção de decolonialidade como chave interpretativa para compreender a trajetória 

haitiana, não apenas como espaço de resistência material, mas, sobretudo, como 

campo de insurgência cognitiva. Conceito elaborado inicialmente por Aníbal Quijano 

(2000, p. 22) e desenvolvido, posteriormente, por diversos pensadores oriundos de 

países historicamente colonizados e marginalizados no sistema internacional, regiões 

essas referidas, geralmente, como Sul Global, especialmente na América Latina, África 

e Ásia. 

À luz dessa perspectiva crítica, a decolonialidade propõe a superação dos 

padrões epistemológicos, políticos e culturais herdados da colonialidade do poder, 

ainda vigentes mesmo após o fim formal das dominações coloniais. Trata-se de um 

projeto crítico que visa desmantelar as estruturas cognitivas e institucionais que 

perpetuam a hierarquia racial, a subalternização dos saberes e a divisão internacional 

do trabalho, instauradas desde o início da modernidade ocidental. 

Nesse horizonte, é crucial distinguir a decolonialidade da descolonização. Esta 

última refere-se aos processos históricos de emancipação política das antigas colônias, 

como exemplificado pela independência haitiana de 1804, em que Saint Domingue, 

antiga colônia francesa, proclamou-se como a primeira república negra do mundo e 

aboliu integralmente a escravidão (Trouillot, 1995, p. 82). Embora imprescindível, a 

descolonização, frequentemente, deixou intactas as estruturas coloniais no campo do 

saber, da cultura e da economia, fenômeno que a decolonialidade procura expor e 

combater. 

Segundo Walter D. Mignolo (2008, p. 10), a desobediência epistêmica constitui 

um gesto fundamental da decolonialidade, consistindo na recusa ativa aos regimes de 

verdade impostos pela colonialidade do saber e na reivindicação de alternativas 

civilizatórias enraizadas nas experiências históricas dos povos subalternizados.  

Trata-se de um processo que desafia os fundamentos ontológicos e 

epistemológicos do eurocentrismo, ao reivindicar o direito de pensar o mundo a partir 

de outras matrizes culturais, históricas e territoriais. Por meio dessa prática insurgente, 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

16 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

operam-se deslocamentos profundos nos modos de produção e validação do 

conhecimento, permitindo que epistemologias situadas e pluriversais emerjam em 

contraposição à lógica universalizante da modernidade ocidental. Nesse sentido, 

identidades coletivas são reconstruídas fora dos parâmetros coloniais de 

reconhecimento, rompendo com os padrões de inferiorização racial, cultural e política 

que historicamente definiram os povos do Sul Global. 

No caso do Haiti, esse gesto assume uma potência particular, pois envolve não 

apenas a afirmação de saberes locais e memórias ancestrais, mas a revalorização de 

uma trajetória histórica marcada pela insubmissão radical à ordem colonial moderna. 

Assim, o povo haitiano reivindica-se como sujeito autônomo da história e do 

pensamento, não mais como objeto de tutela ou de intervenção, mas como agente ativo 

na construção de futuros alternativos ao modelo civilizatório dominante. 

Compreender essa distinção entre descolonização e decolonialidade é essencial 

para apreender o alcance da desobediência epistêmica como gesto simultaneamente 

político e epistemológico. No caso haitiano, esse processo manifesta-se tanto nas obras 

dos intelectuais de origem haitiana, como Michel-Rolph Trouillot1, Jean Casimir2, 

Frédéric Boisrond3, Laënnec Hurbon4 e Patrick Bellegarde-Smith5, quanto nas práticas 

 
1 Michel Rolph Trouillot (1949–2012) foi um antropólogo e historiador haitiano, diretor do Institute for Global 

Studies in Culture, Power, and Histor, ocupou o cargo de Professor Distinto Krieger/Eisenhower no 

departamento de antropologia da Universidade Johns Hopkins. Disponível em: 

https://www.beacon.org/cw_contributorinfo.aspx?ContribID=377&Name=Michel-Rolph+Trouillot Acesso em: 

30 abr. 2025. 
2 Jean Casimir é um sociólogo haitiano, professor da Universidade de Estado do Haiti, lecionou também no 

México, nos Estados Unidos e no Caribe. É reconhecido como um dos principais intelectuais decoloniais do 

Haiti. Disponível em: https://archiverandlist.com Acesso em: 30 abr. 2025. 
3 Frédéric Boisrond é um sociólogo haitiano-canadense conhecido por suas críticas à elite haitiana e à atuação de 

ONGs no país. É autor de obras sobre política, corrupção e intervenção internacional no Haiti. Atua também 

como comentarista e educador no Canadá. Disponível em: fredericboisrond.com. Acesso em: 30 abr. 2025. 
4 Laënnec Hurbon é um sociólogo e teólogo haitiano especialista nas relações entre religião, política e cultura no 

Caribe. É um dos principais estudiosos do Vodu haitiano e atua como pesquisador e professor na Universidade 

Quisqueya, no Haiti. Suas obras analisam o Vodu como forma de resistência e identidade nacional.  

Disponível em: https://books.google.co.in/books?id=YRQPgQr_x04C&printsec=frontcover&client=firefox-

a&rview=1&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false Acesso em: 30 abr. 2025. 
5 Patrick Bellegarde-Smith é um sociólogo e historiador haitiano, especialista em religiões afro-diaspóricas, 

especialmente o Vodou haitiano. Doutor pela American University (1977), lecionou na Universidade de 

Wisconsin-Milwaukee e presidiu associações acadêmicas como a Haitian Studies Association e a KOSANBA. 

Suas obras abordam cultura, espiritualidade e identidade no Caribe. Disponível em: https://uwm.edu/african-

diaspora-studies/people/bellegarde-smith-patrick/?utm_source=chatgpt.com Acesso em: 30 abr. 2025. 

https://www.beacon.org/cw_contributorinfo.aspx?ContribID=377&Name=Michel-Rolph+Trouillot
https://archiverandlist.com/
https://fredericboisrond.com/lauteur/
https://books.google.co.in/books?id=YRQPgQr_x04C&printsec=frontcover&client=firefox-a&rview=1&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false
https://books.google.co.in/books?id=YRQPgQr_x04C&printsec=frontcover&client=firefox-a&rview=1&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false
https://uwm.edu/african-diaspora-studies/people/bellegarde-smith-patrick/?utm_source=chatgpt.com
https://uwm.edu/african-diaspora-studies/people/bellegarde-smith-patrick/?utm_source=chatgpt.com


Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

17 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

dos movimentos sociais enraizados na cultura popular, na espiritualidade 

afrodescendente e na solidariedade comunitária. 

A partir dessa chave interpretativa, o artigo propõe uma análise crítica do papel 

dos intelectuais haitianos e, em articulação com eles, dos movimentos políticos e 

sociais surgidos no país desde o final da década de 1990, como o Solidarité Fanm Ayisyen 

(SOFA) [Solidariedade das Mulheres Haitianas], ou o Mouvman Peyizan Papay (MPP) 

[Movimento Camponês da região de Papaye], no Haiti. Longe de se limitarem à 

denúncia das mazelas nacionais, tais pensadores formulam paradigmas analíticos 

profundamente enraizados na história e na cultura popular haitiana. As suas obras 

desconstroem categorias eurocêntricas e propõem leituras autônomas da realidade 

social e política, pautadas por uma epistemologia situada e comprometida com os 

saberes locais. 

Consequentemente, essa produção intelectual configura uma desobediência 

epistêmica em ato. Ao evidenciar os limites da modernidade liberal sob a subordinação 

geopolítica, tais autores revelam as contradições das promessas universais de 

cidadania e desenvolvimento, frequentemente apropriadas como instrumentos de 

dominação neocolonial. Em contrapartida, apontam caminhos para uma reconstrução 

nacional ancorada em epistemologias populares e práticas culturais alternativas. 

No mesmo horizonte, os movimentos sociais haitianos desempenham papel 

fundamental na tradução prática dessas propostas críticas. Essas formas de 

organização, enraizadas na solidariedade histórica, na espiritualidade 

afrodescendente e na autonomia comunitária, constituem expressões vivas de 

resistência epistêmica frente às estruturas globais de dominação.  

Em meio a crises estruturais e sucessivas intervenções externas, tais movimentos 

desafiam, simultaneamente, a ordem político-econômica e os marcos cognitivos da 

colonialidade do saber. Desse modo, esta análise evidencia que o Haiti não pode ser 

reduzido à condição de Estado falido; ao contrário, inscreve-se como espaço dinâmico 

de produção epistemológica e resistência popular, no coração das lutas continentais 

contra o imperialismo (Quijano, 2000, p. 22). 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

18 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

De fato, o Haiti ocupa um lugar estratégico no campo das epistemologias críticas 

do Sul Global. A partir dos anos 1990, a sua produção intelectual contribuiu para 

paradigmas de pensamento decolonial que desafiam a divisão internacional do saber 

e reivindicam o reconhecimento dos povos historicamente subalternizados como 

sujeitos produtores de conhecimento. Bellegarde-Smith (2011, p. 27), observa que é no 

Haiti que se formulam algumas das críticas mais incisivas ao racismo, à dependência 

e à colonialidade do poder, a partir de uma perspectiva afro-caribenha radical. 

Em síntese, a preferência pelo Haiti como objeto de análise justifica-se por razões 

históricas, políticas, teóricas e éticas. Em primeiro lugar, porque o seu passado 

revolucionário inaugura, de forma precoce, um projeto moderno de soberania popular 

e igualdade racial, constantemente invisibilizado pela historiografia eurocêntrica. 

Nesse sentido, Buck-Morss (2009, p. 56) assinala que a Revolução Haitiana antecipou 

os ideais da modernidade política, mas expôs, também, os seus limites, ao ser excluída 

do cânone iluminista.  

Em segundo lugar, porque a análise do Haiti permite refletir sobre a persistência 

de estruturas coloniais sob novas formas de dominação, como a ingerência política, a 

ocupação humanitária e a substituição de funções estatais por ONGs internacionais 

(Schuller, 2012, p. 124; Sprague, 2012, p. 90).  

Finalmente, este estudo responde a uma exigência ética de romper com os 

silêncios estruturais que invisibilizam as experiências históricas negras nas Américas. 

Ao reconhecer o protagonismo haitiano na luta por liberdade e justiça, busca-se 

contribuir para o fortalecimento de uma memória contra-hegemônica que valorize a 

agência dos povos africanos e afrodescendentes na construção de alternativas políticas 

e epistemológicas. Como sintetiza Fanon (2008, p. 72): “[...] não se trata apenas de 

libertar territórios, mas de inventar uma nova forma de pensar o mundo". 

 

2 Desenvolvimento 

 

2.1 O laboratório haitiano: neoliberalismo, ocupação e tutelas internacionais 

 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

19 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

O Haiti, berço da primeira revolução negra bem-sucedida no mundo atlântico 

moderno, carrega, em sua trajetória republicana, os legados ambíguos de uma 

emancipação forjada à custa do isolamento internacional e da permanência de 

estruturas coloniais sob novas roupagens. Na contemporaneidade, especialmente 

desde o término da Guerra Fria, esse pequeno país caribenho, frequentemente 

marginalizado no debate latino-americano, tem enfrentado uma sucessão de crises 

políticas, desastres naturais, como o terremoto de 2010 e diversas formas de 

intervenção internacional.  

Nesse contexto, destacam-se diversas missões da Organização das Nações 

Unidas (ONU), em diferentes períodos, como entre 1993-1996; 2004-2017; 2017-2019; e 

de 2019 até o momento, responsáveis pela tentativa de estabilização política, 

reconstrução institucional e fortalecimento da segurança pública (Péan, 2010, p. 45; 

Schuller, 2012, p. 117).  

Paralelamente, a Organização dos Estados Americanos (OEA) também 

desempenhou papel ativo, sobretudo entre 1990 e 2011, por meio de missões de 

observação eleitoral, mediação de crises políticas e monitoramento de direitos 

humanos, como evidenciado na criação da Mission Civile Internationale en Haïti 

(MICIVIH) [Missão Civil Internacional], em 1994, e na auditoria controversa das 

eleições de 2010-2011 (Hallward, 2007, p. 91; Dupuy, 2014, p. 112). A essas ações 

diplomáticas somam-se as reiteradas ingerências unilaterais de nações como os 

Estados Unidos da América, reatualizando as tensões históricas entre soberania 

nacional, protagonismo popular e dominação externa. 

Apesar de muitas vezes relegado a uma espécie de “exterior caribenho” do 

pensamento latino-americano, o Haiti compartilha com os seus vizinhos do sul uma 

trajetória de lutas marcadas por dependência externa, autoritarismo interno e 

resistência popular. Mais do que similitudes forçadas, trata-se de reconhecer que o 

Haiti integra o mesmo campo de disputas estruturais que mobiliza os povos do 

continente. Em comum, observam-se a precarização das soberanias nacionais, como 

no golpe de Estado em Honduras em 2009 (Sprague, 2012, p. 74), a captura dos Estados 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

20 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

por oligarquias associadas ao capital transnacional, como na destituição de Fernando 

Lugo no Paraguai em 2012 (Sader, 2009, p. 56) e a exclusão popular, evidenciada nas 

mobilizações indígenas e camponesas no Equador e na Bolívia (Robinson, 2008, p. 45). 

Nesse quadro de fragilidade democrática e influência externa, destaca-se a 

eleição de Jean-Bertrand Aristide em 1990, sacerdote católico da Teologia da Libertação 

e figura simbólica das massas urbanas, que representou, à época, um verdadeiro 

terremoto político, pois a sua ascensão foi interrompia após décadas de regimes 

autoritários, herdeiros das políticas autoritárias exercidas por François Duvalier, 

presidente de 1957 a 1971, e de seu filho Jean-Claude Duvalier, que governou o país 

de 1971 a 1986. Nesse cenário, a preferência popular por Aristide deu vazão a uma 

energia social contida, expressa nas organizações populares de base, nos comitês de 

bairro e nas redes eclesiais (Hallward, 2007, p. 37).  

Contudo, o golpe militar em 1991, com apoio tácito dos Estados Unidos, revelou 

a fragilidade da democracia haitiana e os limites do projeto de refundação popular. 

Nos anos seguintes, entre setembro de 1991 e outubro de 1994, o poder efetivo esteve 

concentrado nas mãos do general Raoul Cédras, que, sem assumir, formalmente, a 

presidência, comandou o país por meio de uma junta militar. Presidentes civis 

interinos, como Joseph Nérette (1991-1992) e Émile Jonassaint (1994), além do 

primeiro-ministro Marc Bazin (1992-1993), tentaram conferir legitimidade ao regime, 

sem êxito. A breve restauração de sua presidência em 1994, sob a égide da intervenção 

estadunidense, não resolveu as contradições estruturais. Pelo contrário, 

institucionalizou uma dependência ainda mais radical da ordem internacional 

(Trouillot, 1995, p. 78). 

Após a eleição do primeiro presidente, democraticamente eleito, em 1990, um 

golpe militar, posto em prática em 1991, com apoio logístico e militar dos Estados 

Unidos, forçou Aristide a um período de exílio forçado. O seu retorno à presidência 

ocorreu somente em 1994, fato que inaugurou uma nova fase na política haitiana. A 

sua volta foi condicionada à aceitação de um conjunto de medidas neoliberais 

promovidas pelo FMI e BM, que impuseram sérias contradições a seu governo 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Jean-Claude_Duvalier
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jean-Claude_Duvalier


Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

21 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

popular. Ainda que Aristide mantivesse o apoio das camadas populares organizadas, 

a sua administração foi, gradualmente, deslegitimada por setores da elite haitiana, por 

interesses estrangeiros e pela pressão dos organismos internacionais que exigiam 

reformas impopulares, como a privatização de estatais e a abertura comercial (Dupuy, 

2007, p. 134). 

Em 2000, Aristide foi reeleito, mas o ambiente político já se encontrava altamente 

polarizado. Em 2004, no bicentenário da independência haitiana, ele foi novamente 

deposto, sob circunstâncias que envolvem uma complexa trama de pressões internas 

e externas, sendo mais uma vez obrigado a deixar o país em meio a levantes armados 

e à retração do apoio internacional.  

Após esse episódio, houve a instalação da Minustah, cuja presença se estendeu 

até 2017. Embora apresentada como uma missão de paz, a força militar multinacional, 

além de promover violações sistemáticas de direitos humanos, atuou como uma tropa 

de ocupação, reprimindo manifestações, apoiando governos não eleitos, como o de 

Boniface Alexandre (2004-2006), presidente interino sem mandato popular e o de 

Gérard Latortue (2004-2006), primeiro-ministro nomeado sem consulta democrática 

sob influência externa (Hallward, 2007, p. 165; Dupuy, 2014, p. 130). 

No que tange às violações dos direitos humanos, entre os episódios mais graves, 

destaca-se o massacre ocorrido em julho de 2005, em Cité Soleil, onde tropas da 

Minustah abriram fogo contra civis, resultando na morte de dezenas de moradores, 

incluindo mulheres e crianças (Hallward, 2007, p. 219; Sprague, 2012, p. 157). Conjuga-

se a isso a série de abusos sexuais cometidos por tropas estrangeiras, como o caso 

envolvendo soldados do Sri Lanka, repatriados em 2007 por exploração sexual 

sistemática e o episódio de 2011, quando militares uruguaios foram flagrados 

violentando um jovem haitiano em uma base da missão (Katz, 2013, p. 216). 

A intervenção internacional evidenciou, ainda, a nova forma de colonialismo 

humanitário exercido por organismos multilaterais e países desenvolvidos. Segundo 

Schuller (2012, p. 29), o discurso da estabilização foi acompanhado por um processo 

de desnacionalização da gestão pública, com a proliferação de ONGs, que passaram a 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

22 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

exercer funções estatais essenciais, como saúde, educação e infraestrutura, sem 

responder à sociedade haitiana.  

Esse processo aprofundou-se com o avassalador terremoto de janeiro de 2010, 

que devastou a capital Porto Príncipe e deixou mais de 200 mil mortos. Schuller (2012, 

p. 124) defende que a resposta internacional foi massiva, mas descoordenada e 

marcada por interesses diversos, o que levou à consolidação de uma “República das 

ONGs”, em que as decisões estratégicas passaram a ser tomadas por atores 

estrangeiros, pertencentes à diversas Organizações Não Governamentais, como a 

American Red Cross [Cruz Vermelha Americana], instituição voltada à prestação de 

socorro em desastres, doação de sangue, preparação para emergências e apoio a 

comunidades em situação de vulnerabilidade, por exemplo. 

Embora o período pós- Minustah tenha prometido estabilização, o colapso 

institucional agravou-se na década seguinte. Entre 2015 e 2021, o Haiti mergulhou em 

nova fase de instabilidade crônica. As eleições presidenciais de 2015 foram marcadas 

por fraudes e boicotes, adiando a posse de um novo governo até 2017. O presidente 

eleito, Jovenel Moïse, governou com base em decretos e sem um parlamento em 

funcionamento, acumulando poderes e enfrentando ampla oposição popular. A 

situação culminou com o seu assassinato em julho de 2021, episódio ainda envolto em 

incertezas e que expôs, novamente, a fragilidade institucional e o papel ambíguo da 

comunidade internacional no país (Katz, 2022, p. 181). 

Ultrapassando-se as fronteiras haitianas, no mesmo período, o contexto latino-

americano vivia uma dinâmica de intensificação das políticas neoliberais e, ao mesmo 

tempo, da emergência de governos progressistas que buscavam caminhos alternativos 

ao modelo imposto pelas instituições financeiras internacionais. Um reflexo desse 

movimento foi a chamada “Onda Rosa”, que se iniciou com Hugo Chávez na 

Venezuela e se estendeu por Brasil, Bolívia, Equador e outros países. A utilização do 

termo “rosa”, em contraste com o “vermelho” associado ao socialismo revolucionário, 

expressou a natureza reformista desses governos, que buscaram combinar políticas de 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

23 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

redistribuição social e fortalecimento da soberania nacional com o respeito à ordem 

democrática e capitalista vigente (Sader, 2009, p. 21; Reid, 2007, p. 89).  

No Haiti, os ecos desse contexto regional também estimularam setores sociais a 

reivindicar caminhos próprios de soberania e justiça social, ainda que submetidos a 

dinâmicas de intervenção internacional que singularizaram o percurso haitiano. No 

entanto, diferentemente de muitos países da região, o Haiti permaneceu como uma 

espécie de enclave de controle internacional, em que projetos populares eram 

sistematicamente neutralizados. Essa tutela revelou a persistência de estruturas 

coloniais disfarçadas sob a linguagem do desenvolvimento, da ajuda humanitária e da 

boa governança. Como observa Quijano (2000, p. 23): “[...] a colonialidade do poder 

não se limita ao domínio direto, mas se perpetua nas formas de organização da vida 

social, da economia e do conhecimento”.  

Os acontecimentos contemporâneos do Haiti evidenciam que, mesmo no século 

XXI, a soberania de um país do Sul Global ainda pode ser suspensa em nome de 

interesses geoestratégicos, sob a velha justificativa de uma missão civilizatória ou de 

estabilização democrática. Diante disso, compreender o contexto histórico e político 

haitiano não é apenas uma tarefa de reconstrução factual, mas um exercício de crítica 

às formas de dominação atuais. A trajetória recente do país oferece elementos centrais 

para pensar as formas renovadas de colonialismo, as estratégias de resistência popular 

e a urgência de se construir alternativas políticas a partir do protagonismo dos povos 

historicamente subalternizados.  

Portanto, este artigo, também, constitui uma proposta de reflexão sobre o 

protagonismo de intelectuais e movimentos populares haitianos no contexto das 

transformações políticas e sociais da América Latina no Tempo Presente, com ênfase 

nas reconfigurações ideológicas e institucionais que marcaram o período pós-Guerra 

Fria, pois a década de 1990 não somente simbolizou o colapso das experiências 

socialistas e a consolidação do neoliberalismo como modelo hegemônico, mas 

inaugurou, ainda, uma nova etapa nas lutas dos povos latino-americanos e caribenhos 

pela autodeterminação e soberania.  



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

24 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

Nesse cenário, o Haiti reaparece como um dos palcos mais intensos de 

enfrentamento entre forças populares e dispositivos neocoloniais de controle, nos 

quais as vozes intelectuais e as ações coletivas tornam-se instrumentos de resistência, 

crítica e (re)imaginação do futuro, como veremos no próximo capítulo. 

 

2.2 Intelectuais haitianos e a crítica ao neocolonialismo no Tempo Presente 

 

Com base no contexto histórico, torna-se imprescindível, na revisão das 

estruturas do pensamento, considerarmos a contribuição de Walter D. Mignolo ao 

propor a noção de desobediência epistêmica como prática de insurgência contra os 

monopólios coloniais da produção do saber. Para Mignolo, romper com a lógica 

eurocentrada da modernidade implica recusar as suas categorias fundantes, como 

universalidade, progresso e racionalidade e reivindicar o direito de pensar e existir a 

partir de outras matrizes de racionalidade, enraizadas nas experiências históricas dos 

povos subalternizados.  

A desobediência epistêmica, portanto, é mais do que um ato teórico: trata-se de 

uma ação política que reivindica a soberania epistêmica como condição para a 

construção de identidades políticas emancipatórias no Sul Global (Mignolo, 2008, p. 

10). No caso haitiano, essa postura crítica está expressa na valorização de 

epistemologias locais, na reinterpretação das categorias analíticas impostas e na recusa 

do silenciamento sistemático a que o país tem sido submetido. 

Inserido nesse intento analítico, voltado à reafirmação da soberania haitiana, o 

protagonismo dos intelectuais haitianos constitui um dos pilares fundamentais para a 

compreensão crítica da trajetória histórica e política do país. Em um ambiente marcado 

pela marginalização internacional e pela imposição de modelos externos de 

desenvolvimento, esses pensadores têm se afirmado como vozes autônomas na 

construção de uma epistemologia própria, ancorada na experiência histórica do povo 

haitiano e voltada para a denúncia das formas contemporâneas de dominação colonial 

e neocolonial. As suas produções teóricas não apenas problematizam as condições de 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

25 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

dependência e exclusão impostas ao país, como também propõem novas formas de 

interpretar e transformar a realidade haitiana a partir de categorias forjadas no interior 

de sua própria história social e cultural. 

Nesse escopo, pensadores como Michel Rolph Trouillot argumentam que o Haiti 

foi, duplamente excluído: por ter protagonizado um processo radical e sem 

precedentes de emancipação negra, o qual o Ocidente não podia admitir sem 

comprometer os fundamentos ideológicos da modernidade, e por não se enquadrar 

nas categorias normativas e eurocêntricas de progresso, racionalidade e 

desenvolvimento (Trouillot, 1995, p. 82).  

No livro Silencing the Past: Power and the Production of History (1995), [Silenciando 

o Passado: Poder e a Produção da História], o autor afirma que o silêncio sobre o Haiti 

é, em última instância, um silêncio sobre o próprio fundamento racial da modernidade 

ocidental, cuja universalidade proclamada constrói-se por meio da negação ativa das 

experiências históricas dos povos colonizados. Ou seja, o apagamento da Revolução 

Haitiana revela a recusa em admitir que os ideais modernos de liberdade e igualdade 

foram, historicamente, sustentados por estruturas coloniais, escravistas e racializadas, 

tornando o projeto moderno inseparável de sua base excludente. Ao reivindicar a 

revolução de 1804 como um evento impensável no quadro das narrativas iluministas, 

o autor desvela o caráter hierarquizador da produção do conhecimento histórico e 

propõe que romper com essa mudez configura uma tarefa política, ética e 

historiográfica (Trouillot, 1995, p. 98). 

Esse diagnóstico, embora formulado na década de 1990, mantém profunda 

atualidade diante das representações contemporâneas do Haiti, que continuam a 

retratar o país como “exceção disfuncional”, “Estado falido” ou “território de 

tragédias”, reforçando estereótipos raciais e colonialistas que ocultam as causas 

estruturais da crise haitiana. Em sua produção intelectual, Trouillot identificou que a 

repetição desses discursos, especialmente no âmbito midiático, diplomático e 

acadêmico dominante, opera a continuidade dos mecanismos de silenciamento, 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

26 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

deslocando o foco da agência haitiana para narrativas externas de salvacionismo, 

tutela ou incapacidade intrínseca. 

Desdobrando essa lógica, a presença prolongada de missões estrangeiras, como 

a MINUSTAH e, mais recentemente, o Bureau Intégré des Nations Unies en Haïti 

(BINUH) [Escritório Integrado das Nações Unidas no Haiti], bem como a atuação de 

organismos financeiros internacionais e ONGs, inscreve-se em uma ideia em que o 

Haiti é tratado como objeto de intervenção e não como sujeito histórico.  

Esse enquadramento reproduz, em novos moldes, o apagamento da centralidade 

dos haitianos em sua própria trajetória, reiterando aquilo que o intelectual haitiano 

denuncia como um regime de verdade racializado, em que a experiência política negra 

só é legitimada quando mediada por estruturas de poder globais. Nesse sentido, o 

silêncio a que o Haiti é submetido não se limita ao passado da Revolução de 1804, mas 

persiste nas formas pelas quais se narra, se governa e se representa o país no presente. 

O pensador considera que romper com essa mudez, portanto, implica reconhecer 

e valorizar as epistemologias haitianas, as suas formas populares de organização social 

e resistência, bem como os saberes produzidos por seus intelectuais, artistas e 

movimentos sociais. Exige, ainda, uma reorientação crítica da historiografia e das 

ciências sociais, no sentido de construir uma leitura decolonial do Haiti, capaz de 

superar o enquadramento colonial que ainda molda as interpretações sobre o país.  

Trouillot (1995, p. 98) defende que essa tarefa não é, meramente, interpretativa, 

mas está profundamente vinculada a projetos políticos de libertação e justiça histórica, 

os quais devolvam ao Haiti o seu lugar como protagonista das lutas do Sul global 

contra o racismo, o imperialismo e a colonialidade do poder. 

Na esteira do pensamento de Trouillot, situa-se Jean Casimir, cujas reflexões 

inscrevem-se em uma longa tradição de pensamento radical caribenho e de crítica às 

epistemologias coloniais impostas à interpretação da história haitiana. Em La culture 

opprimée (2001) [A cultura oprimida], Casimir propõe uma releitura decolonial da 

formação social haitiana, centrada no conceito de “povo-nação”, categoria que 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

27 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

subverte as leituras eurocêntricas baseadas no Estado, nas elites letradas e nas 

instituições formais.  

Para o autor, a construção do Haiti pós-independência não foi resultado 

exclusivo da ação das elites políticas ou da influência estrangeira, mas, principalmente 

das massas camponesas, que, à sua maneira, construíram um modo de vida autônomo, 

enraizado em práticas cotidianas de resistência cultural, solidariedade comunitária, 

cultivo familiar da terra e heranças africanas reconfiguradas no contexto do Novo 

Mundo. 

Casimir (2001, p.47) evidencia que esse projeto popular de sociedade, muitas 

vezes ignorado ou desqualificado pela historiografia tradicional, constitui uma 

verdadeira civilização camponesa haitiana, cujo ethos desafia as noções ocidentais de 

progresso, modernidade e desenvolvimento. O intelectual argumenta que a 

persistência e vitalidade dessa cultura popular são testemunhos da capacidade de 

resistência do povo haitiano frente a séculos de dominação colonial, exploração 

capitalista e intervenções externas. 

Além disso, critica abertamente o projeto de modernização autoritária imposto 

pelas classes dominantes nacionais em aliança com o capital internacional, sobretudo 

nas duas últimas décadas, qualificando esse modelo como um instrumento de 

violência simbólica e material contra os saberes e práticas do povo. Segundo Casimir, 

o discurso da modernidade, ao pretender “civilizar” os camponeses, opera uma 

negação sistemática da cultura popular, convertendo-a em obstáculo ao 

desenvolvimento e justificando políticas de exclusão e repressão (Casimir, 2001, p. 67). 

Tal crítica aproxima-se das formulações de Aníbal Quijano sobre a colonialidade do 

poder, ao mostrar como o conhecimento dominante relega ao silêncio os modos 

alternativos de ser, conhecer e viver originados nos povos do Sul global. 

Nessa direção, o pensador propõe, também, um deslocamento paradigmático na 

maneira de compreender o Haiti: ao invés de vê-lo como um Estado fracassado à luz 

de modelos ocidentais, sugere entendê-lo como um espaço de autonomia popular 

subterrânea, em constante conflito com o projeto estatal e globalizante. A sua 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

28 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

abordagem oferece, portanto, uma chave fundamental para a análise da resistência 

haitiana no século XXI, especialmente diante dos processos de intervenção estrangeira, 

neoliberalismo e militarização promovidos pelas chamadas missões de estabilização. 

Sob a mesma perspectiva crítica, ainda que por caminhos metodológicos 

distintos, insere-se a produção intelectual de Frédéric Boisrond. Entre os intelectuais 

haitianos contemporâneos que se destacam por sua análise crítica da situação do Haiti 

após o terremoto de 2010, Frédéric Boisrond emerge como uma voz proeminente no 

debate público.  

O pensador haitiano atua como cronista em veículos como Le Nouvelliste e 

AlterPresse, os principais periódicos haitianos, nos quais elabora uma crítica 

contundente ao modelo de governança imposto ao país no período pós-catástrofe. 

Embora não se filie diretamente à corrente do pensamento decolonial, suas análises 

articulam-se com diagnósticos similares àqueles de autores como Jean Casimir, Walter 

D. Mignolo e Aníbal Quijano, no que se refere à persistência da colonialidade e à 

instrumentalização das elites locais. 

A sua reflexão, desenvolvida em diversas frentes, denuncia a progressiva 

desnacionalização do Estado haitiano, sustentando que, desde 2010, a soberania do 

país tem sido, sistematicamente, esvaziada por uma lógica de gestão 

internacionalizada da crise. De acordo com o intelectual, o Haiti transformou-se em 

uma “República das ONGs”, onde as decisões políticas mais importantes são tomadas 

fora do país ou por agentes sem qualquer legitimidade democrática (Boisrond, 2015, 

p. 2). Essa “governança paralela” teria substituído as instituições estatais por 

estruturas informais de assistência e cooperação, produzindo uma forma de 

dependência estrutural. 

A criticidade do intelectual em relação à erosão da soberania nacional é 

aprofundada em suas análises sobre a atuação da Minustah e o papel da ajuda 

internacional, que, segundo ele, fracassaram, inclusive, em seus próprios objetivos 

declarados. Para Boisrond, a reconstrução do Haiti foi, deliberadamente, arquitetada 

para falhar, pois partiu de uma lógica de imposição e não de participação nacional: 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

29 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

“Desde 2010, os haitianos não reconstruíram seu país; foram os peritos estrangeiros 

que o administraram à distância, em nome de um humanitarismo sem soberania” 

(Boisrond, 2012, p. 1). 

Dando continuidade a essa crítica estrutural, o intelectual haitiano Frédéric 

Boisrond elucida o papel ambíguo das elites nacionais no processo de aprofundamento 

da dependência. Para ele, tais elites atuam como intermediárias do projeto neocolonial 

imposto pelas potências estrangeiras, colaborando ativamente com a manutenção de 

uma ordem excludente, que marginaliza a maioria popular e bloqueia a construção de 

um projeto autônomo de nação (Boisrond, 2018, p. 3). Essa lógica de captura das elites 

é coerente com o que Quijano (2000) denominou “colonialidade do poder”, estrutura 

que articula dominação econômica, epistêmica e política em favor dos interesses 

transnacionais. 

Nesse sentido, Boisrond analisa, no artigo Chronique d’un échec annoncé6 [Crônica 

de um fracasso anunciado], o caso paradigmático do Parque Industrial de Caracol 

(PIC), símbolo das promessas de reconstrução neoliberal após o terremoto de 2010. 

Para o autor, o projeto já nasceu fadado ao fracasso, pois reproduz, justamente, essa 

lógica de submissão estrutural: instalado sobre uma zona agrícola fértil e 

ecologicamente sensível, o PIC representa a continuidade do modelo das zonas 

francas, centrado na subcontratação, na exploração da mão de obra barata e na 

dependência das cadeias globais de valor. Ao invés de promover o desenvolvimento 

nacional, reafirma-se, assim, a função periférica do Haiti na divisão internacional do 

trabalho. 

Boisrond observa que, sete anos após a sua inauguração, o projeto revela a 

“armadilha da subcontratação”, que reduz o Haiti a fornecedor de mão de obra barata, 

exportador de matérias-primas e importador de quase tudo. O mais alarmante, 

segundo ele, é a persistência de políticas fracassadas há mais de quatro décadas, que 

impõem ao povo haitiano uma falsa escolha entre neoliberalismo e colonialismo 

 
6 Disponível em: https://www.cetri.be/Haiti-Le-Parc-industriel-de?lang=fr Acesso em: 30 abr. 2025. 

 

https://www.cetri.be/Haiti-Le-Parc-industriel-de?lang=fr


Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

30 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

humanitário, impasse que tem levado milhares às ruas de Porto Príncipe em busca de 

alternativas concretas. 

A partir dessas análises, torna-se evidente que o pensamento do escritor oferece 

uma chave interpretativa crucial para o Haiti contemporâneo, especialmente ao 

iluminar os efeitos das intervenções externas e a crise de legitimidade do Estado 

nacional. A sua produção intelectual, ainda que muitas vezes veiculada em formato 

jornalístico, constitui um testemunho agudo e comprometido das dinâmicas de 

dominação e resistência que marcam o país no período pós-terremoto, contribuindo, 

desse modo, para a denúncia das continuidades coloniais travestidas de ajuda 

internacional. 

Dessa forma, a leitura cruzada entre Jean Casimir e Frédéric Boisrond permite 

não apenas desnudar os limites das estratégias de reconstrução pós-catástrofe 

impostas ao Haiti, mas também evidenciar a persistência de uma racionalidade 

colonial que subjuga as formas autônomas de vida e organização popular. Enquanto 

Casimir recupera a historicidade profunda das resistências camponesas e da nação 

subterrânea haitiana, Boisrond denuncia os dispositivos contemporâneos de captura 

estatal, gestão neoliberal da crise e subordinação às lógicas do mercado global.  

Conclui-se que ambos apontam, cada um à sua maneira, para a urgência de uma 

reconstrução desde baixo, ancorada na soberania dos saberes, das práticas e dos 

desejos populares, projeto esse que permanece sistematicamente marginalizado pelas 

coalizões entre elites locais e interesses internacionais. Logo, reivindicar o Haiti como 

sujeito e não como objeto da história, portanto, implica romper com as estruturas da 

colonialidade que regem, ainda, o presente, restituindo à luta haitiana sua dignidade 

epistêmica e política. 

Laënnec Hurbon, por sua vez, oferece uma leitura teológico-sociológica e 

decolonial da realidade haitiana, articulando religião, cultura e política como 

dimensões indissociáveis na constituição histórica do país. A sua contribuição amplia 

e complementa as análises de Casimir e Boisrond, ao inserir, no debate, o papel 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

31 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

epistemológico das expressões religiosas de matriz africana, frequentemente relegadas 

ao campo do folclore ou da superstição pelas leituras coloniais e elitistas.  

Em Le Barbare imaginaire (2008), [O Bárbaro Imaginário], Hurbon examina o papel 

central do vodu na construção do imaginário coletivo haitiano, denunciando os 

processos históricos de deslegitimação simbólica impostos tanto pelas potências 

coloniais quanto pelas elites pós-independência. Assim como Casimir desvela a 

agência popular subterrânea e Boisrond critica os dispositivos contemporâneos de 

dominação, Hurbon sublinha a importância das cosmologias africanas como forma de 

resistência simbólica e de produção de sentido histórico.  

Nesse horizonte analítico compartilhado, delineia-se uma convergência 

estrutural entre os aportes de Jean Casimir, Frédéric Boisrond e Laënnec Hurbon, cuja 

densidade teórica ultrapassa as fronteiras disciplinares e aponta para a constituição de 

uma matriz decolonial coerente. Tal matriz opera por meio de uma crítica contundente 

às epistemologias hegemônicas da modernidade ocidental, desvelando os mecanismos 

simbólicos e materiais pelos quais se perpetua a subalternização do Haiti no sistema-

mundo.  

Ao reivindicarem um lugar de enunciação próprio, forjado nas experiências 

históricas de resistência, nas cosmologias populares e nas práticas políticas enraizadas 

no cotidiano dos grupos marginalizados, esses autores recusam a lógica 

universalizante do pensamento eurocentrado e reivindicam a legitimidade dos saberes 

produzidos a partir da periferia. Trata-se, pois, de uma reconfiguração epistemológica 

e política que, ao reconhecer o Haiti como sujeito de sua própria história, subverte os 

alicerces coloniais que estruturam, ainda, a produção de conhecimento sobre o Sul 

Global. 

Nesse contexto, para Hurbon, o vodu não é apenas uma prática religiosa, mas, 

sim, uma matriz simbólica e política de organização social, um espaço de elaboração 

de sentido, memória e resistência diante das múltiplas violências impostas ao povo 

haitiano desde o período colonial até a atualidade. A sua proposta vai além da 

reabilitação cultural do vodu, pois busca instaurar uma epistemologia do sagrado, 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

32 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

ancorada nas experiências dos povos afrodescendentes e capaz de confrontar a 

hegemonia das categorias ocidentais de racionalidade, ciência e secularismo.  

Ao destacar a centralidade do sagrado na vida cotidiana haitiana, Hurbon rompe 

com a lógica da secularização eurocêntrica que marginaliza ou inferioriza os saberes 

espirituais oriundos do Sul global e propõe um novo campo de inteligibilidade das 

práticas culturais e políticas da população haitiana. 

A sua reflexão insere-se, portanto, em um debate mais amplo sobre a 

colonialidade do saber (Quijano, 2000) e o epistemicídio das tradições africanas nas 

Américas. Ademais, no contexto contemporâneo, a leitura de Hurbon é fundamental 

para compreender a persistência do racismo religioso, a patologização das religiões 

afro-haitianas por parte de discursos midiáticos e humanitários internacionais e o 

modo como o vodu é constantemente instrumentalizado para reforçar imagens de 

irracionalidade ou violência atribuídas ao Haiti.  

Ao revalorizar o vodu como fundamento simbólico da resistência popular e da 

autonomia cultural haitiana, Hurbon contribui para decolonizar o pensamento social 

latino-americano e caribenho, oferecendo ferramentas analíticas que superam os 

limites do universalismo ocidental. 

De maneira complementar, no campo da diáspora, destaca-se Patrick Bellegarde-

Smith, cuja obra enfoca o papel da espiritualidade e da ancestralidade na formação da 

identidade haitiana.  

Em Haitian Vodou: Spirit, Myth, and Reality (2006) [Vodu Haitiano: Espírito, Mito 

e Realidade], o intelectual analisa como tal prática espiritual opera não apenas como 

sistema religioso, mas como fundamento ontológico da resistência haitiana, sendo, ao 

mesmo tempo, espaço de memória, política e produção de sentido. A sua leitura é 

decisiva para desmontar os preconceitos racistas que cercam a cultura haitiana e para 

reivindicar a legitimidade das cosmovisões afro-caribenhas como fontes de 

conhecimento (Bellegarde-Smith, 2006, p. 34). 

Ao enfatizar o vodu como matriz de resistência ontológica, Bellegarde-Smith 

recusa as interpretações exotizantes ou pejorativas que, historicamente, 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

33 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

marginalizaram essa prática no imaginário ocidental. Para o autor, o vodu não apenas 

articulou a coesão social necessária à Revolução Haitiana, como também sustenta, até 

hoje, formas próprias de entendimento do mundo, da espiritualidade e das relações 

sociais, ancoradas em valores coletivos e ancestrais afro-caribenhos.  

Nesse sentido, a cosmologia voduísta desafia a centralidade epistemológica da 

modernidade ocidental, apresentando uma alternativa enraizada na história dos 

povos subalternizados. Bellegarde-Smith, portanto, não apenas reabilita o Vodu como 

campo legítimo de produção de conhecimento, mas também demonstra que a 

sobrevivência cultural haitiana está intimamente ligada à capacidade de reconfigurar, 

a partir de seus próprios referenciais, as bases da existência e da ação política 

(Bellegarde-Smith, 2006, p. 35-38). 

Dando sequência a essa reflexão sobre o papel da intelectualidade haitiana, é 

importante destacar que esses autores compõem um campo intelectual comprometido, 

profundamente, com a transformação social e com a decolonização do saber. Ao 

contrário da tradição acadêmica que separa teoria e prática, frequentemente, a 

intelectualidade haitiana atua, simultaneamente como pesquisadora, militante, 

educadora e produtora cultural, participando, ativamente, dos movimentos sociais e 

dos debates públicos nacionais. Trata-se de uma prática intelectual situada, enraizada 

nas contradições da sociedade haitiana e voltada para a revalorização dos saberes 

populares. 

Nessa mesma direção, a atuação desses pensadores evidencia, ainda, a 

importância de se romper com o epistemicídio que caracteriza a história das ciências 

sociais no Ocidente, entendido como o processo de desvalorização e silenciamento 

sistemático dos saberes produzidos por povos não europeus. Como argumenta 

Boaventura de Sousa Santos (2010, p. 47): “[...] a colonialidade do saber se expressa na 

negação sistemática das formas de conhecimento não europeias, o que exige uma 

profunda reforma epistemológica”.  

A partir dessa perspectiva, a produção haitiana oferece não apenas uma crítica 

ao status quo, mas também um convite à reconstrução das bases do conhecimento 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

34 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

social a partir de uma pluralidade de epistemologias. Além disso, os intelectuais 

haitianos estabelecem pontes com outros movimentos de pensamento crítico da 

América Latina e do Caribe. As suas obras dialogam com o pensamento decolonial 

latino-americano, com o pan-africanismo, com o feminismo negro e com as teologias 

da libertação, formando um mosaico teórico transnacional que contribui para a 

construção de alternativas ao modelo civilizatório hegemônico. Essa circulação de 

ideias demonstra que o Haiti não está isolado, mas, sim inserido, profundamente, em 

redes de resistência e produção intelectual no Sul global. 

Desse modo, o papel dos pensadores haitianos ultrapassa os limites da crítica e 

se lança como um projeto de reconstrução nacional, baseado no reconhecimento da 

cultura popular, da soberania epistêmica e da dignidade histórica do povo haitiano. 

As suas obras constituem uma contribuição inestimável para os estudos pós-coloniais, 

para as ciências sociais críticas e para todos os esforços que visam repensar a 

modernidade a partir de suas margens insurgentes. 

 

2.3 Da crítica intelectual à ação coletiva: movimentos haitianos e resistência popular 

 

A radicalidade da experiência haitiana, portanto, não se expressa apenas no 

plano simbólico de sua revolução fundadora ou na crítica epistemológica produzida 

por seus intelectuais, mas também na ação concreta de seus movimentos sociais. É 

nesse ponto que a noção de desobediência epistêmica, tal como formulada por Walter 

D. Mignolo, adquire centralidade analítica para compreender a práxis política haitiana 

contemporânea. 

Ao reivindicar o direito de produzir conhecimento a partir de suas próprias 

condições históricas, culturais e territoriais, os movimentos populares haitianos 

recusam as lógicas impostas pelo colonialismo epistêmico e pela modernidade 

capitalista. Eles constroem, na prática, saberes alternativos, formas autônomas de 

organização e identidades políticas insurgentes que rompem com os modelos 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

35 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

ocidentais hegemônicos de governança, desenvolvimento e cidadania (Mignolo, 2008, 

p. 10). 

A desobediência epistêmica, nesse sentido, não se restringe ao campo teórico, 

como dito, mas se encarna nos corpos e territórios mobilizados por mulheres, 

camponeses, jovens e trabalhadores haitianos que desafiam, cotidianamente, as formas 

de opressão material e simbólica. Ao articular práticas de solidariedade, 

espiritualidade afro-diaspórica, agroecologia, educação popular e resistência política, 

esses movimentos produzem uma contramodernidade enraizada na experiência 

popular haitiana. Essa insurgência não apenas reconfigura o campo das lutas sociais, 

mas, também, redesenha os contornos do próprio saber político, abrindo espaço para 

o reconhecimento da soberania epistêmica dos povos historicamente marginalizados. 

Nesse âmbito de análise e em meio às sucessivas crises políticas e intervenções 

externas que marcaram o Haiti nas últimas décadas, os movimentos sociais 

desempenharam um papel crucial na manutenção da resistência popular e na 

formulação de alternativas à ordem neoliberal e neocolonial. Esses movimentos, 

diversos em sua composição e estratégias, têm sido fundamentais para a sobrevivência 

social, a organização comunitária e na defesa da soberania nacional frente à constante 

deslegitimação das instituições e ao controle exercido por forças internacionais. 

Historicamente, o Haiti é um país cuja base social organizou-se em torno de 

estruturas comunitárias autônomas, especialmente nas zonas rurais, onde práticas de 

solidariedade, reciprocidade e gestões coletivas da terra foram fundamentais para a 

sobrevivência dos camponeses libertos após a independência. Essas estruturas, 

profundamente enraizadas na cultura camponesa e nas práticas religiosas afro-

haitianas, como o vodu, sustentaram uma lógica de resistência silenciosa contra a 

penetração de interesses estrangeiros no cotidiano popular, aliada à elite do país 

(Casimir, 2001, p. 83). 

Essa continuidade histórica de resistência comunitária, embora muitas vezes 

ofuscada pelas narrativas oficiais, adquire novas formas e intensidades no contexto 

contemporâneo. A partir dos anos 1990, com a abertura neoliberal e a fragilização das 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

36 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

instituições estatais, houve uma explosão de mobilizações sociais, tanto nas áreas 

urbanas quanto nas zonas rurais. Diversas organizações populares articularam-se para 

resistir às privatizações, à repressão policial e à imposição de políticas de austeridade. 

Entre os mais significativos, destacam-se as cooperativas camponesas, as associações 

de mulheres, os coletivos juvenis e as organizações religiosas engajadas na luta por 

justiça social e direitos humanos (Fatton, 2007, p. 106). 

No interior desse panorama de mobilização social ampliada, entre os inúmeros 

movimentos de base que compõem o vibrante tecido da sociedade civil haitiana, 

merece destaque o papel desempenhado pelas organizações feministas haitianas, 

como a Solidarité Fanm Ayisyen (SOFA) [Solidariedade das Mulheres Haitianas], 

fundada em 1986, e que, desde então, consolida-se como uma das vozes mais 

combativas na defesa dos direitos das mulheres e na articulação de pautas 

interseccionais no país.  

Ativa em diversas regiões do território haitiano, a SOFA desenvolve ações 

voltadas à prevenção e combate à violência de gênero, à promoção da autonomia 

econômica das mulheres rurais e urbanas e à formação política feminista com base na 

realidade concreta das mulheres haitianas, historicamente excluídas das esferas de 

poder e invisibilizadas pelo patriarcado local e pelas estruturas coloniais e 

neocoloniais de dominação (Dayan-Herzbrun, 2014, p. 122). 

Essa atuação ganha relevância ainda maior no contexto de agravamento da 

vulnerabilidade feminina. Durante a ocupação militar Minustah, essas organizações 

assumiram papel crucial na denúncia dos abusos cometidos por integrantes das forças 

internacionais, especialmente no que diz respeito à violência sexual perpetrada contra 

mulheres e meninas haitianas. Relatórios e testemunhos revelaram uma sistemática 

cultura de impunidade em relação aos crimes cometidos por soldados da missão, 

muitos dos quais permanecem, até hoje, sem responsabilização efetiva. A SOFA, 

juntamente com outras entidades feministas do Haiti, como a Kay Fanm [Casa das 

Mulheres], e a Fanm Deside [Mulheres Decididas], confrontou, abertamente, o discurso 

humanitário da ONU, desvelando a contradição entre os objetivos declarados de 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

37 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

estabilização e o impacto real da presença militar sobre os corpos e as vidas das 

mulheres haitianas (Schuller, 2012, p. 98; Kolbe e Muggah, 2010, p. 112). 

Inseridas nesse processo de resistência e denúncia, essas organizações adotaram 

uma perspectiva feminista enraizada no contexto haitiano, articulando gênero, classe, 

raça e soberania nacional como eixos indissociáveis de sua luta. Nesse sentido, a sua 

atuação não se limita à defesa de direitos individuais, mas constitui uma prática 

política coletiva e decolonial, que desafia as formas de dominação tanto locais quanto 

internacionais.  

Ao denunciar a militarização dos territórios e a lógica de tutela imposta pelas 

intervenções estrangeiras, os feminismos haitianos propõem um projeto de 

transformação social centrado na escuta das vozes subalternas, na valorização do saber 

comunitário e na construção de alternativas emancipadoras a partir do protagonismo 

popular. 

Além disso, essas organizações têm desempenhado um papel relevante na 

documentação e memória dos abusos cometidos durante a ocupação, contribuindo, 

assim, para que as violações de direitos humanos não sejam apagadas da história 

recente do país. Por meio de dossiês, publicações, conferências e articulações com 

redes feministas internacionais, os movimentos de mulheres haitianas inscrevem-se, 

também, no campo da justiça transnacional, reivindicando reparações, 

reconhecimento e dignidade para as vítimas da violência sexual e simbólica 

promovida sob a égide da paz internacional (Schuller, 2012, p. 98; Kolbe e Muggah, 

2010). 

Portanto, ao articular memória, justiça e denúncia internacional, ao se insurgirem 

contra o patriarcado, o imperialismo e a colonialidade, as feministas haitianas revelam 

a centralidade do gênero na análise da crise haitiana contemporânea e ampliam o 

campo das lutas anticoloniais no Caribe, posicionando-se como agentes políticos de 

transformação e resistência no seio da sociedade haitiana e no cenário internacional. 

Na soma de esforço de resistência contra o imperialismo e a colonialidade, de 

modo igualmente significativo, no interior do Haiti, os camponeses organizados têm 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

38 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

protagonizado formas persistentes e criativas contra à penetração do agronegócio 

transnacional e à destruição dos modos de vida tradicionais que estruturam as relações 

sociais, econômicas e culturais no campo haitiano. Diante do avanço de políticas 

neoliberais que promovem a abertura comercial, a importação massiva de alimentos e 

a expansão de monocultivos destinados ao mercado externo, surgem diversas 

mobilizações agroecológicas e redes comunitárias que reivindicam a soberania 

alimentar, o direito à terra, à água e à preservação das sementes crioulas, elementos 

centrais para a reprodução da vida camponesa e para a continuidade das práticas 

agrícolas ancestrais (Schuller, 2012, p. 153; Via Campesina; Fondation J.-J. Dessalines, 

2009).  

Nesse contexto de resistência e reconstrução de alternativas autônomas, destaca-

se a aliança estratégica entre pequenos produtores haitianos e organizações vinculadas 

à Via Campesina, uma articulação internacional de movimentos camponeses, que 

reúne milhões de camponeses, trabalhadores rurais, pequenos e médios agricultores, 

povos indígenas, migrantes, sem-terra e mulheres do campo. Atuante desde os anos 

1990 na promoção da agroecologia, na defesa dos territórios e na crítica ao modelo 

agroalimentar globalizado, defendendo a agricultura camponesa, a soberania 

alimentar, os direitos dos povos do campo frente à globalização neoliberal e às 

políticas do agronegócio (Martínez-Torres; Rosset, 2007, p. 112). 

No Haiti, essa aliança tem sido fundamental para fortalecer a resistência às 

políticas impostas por organismos multilaterais, como o Banco Mundial (BM) e o 

Fundo Monetário Internacional (FMI), bem como para denunciar os impactos da 

ocupação estrangeira e da presença de ONGs, que operam sob a lógica da caridade e 

da assistência, muitas vezes desmobilizando iniciativas locais independentes (Via 

Campesina; Fondation J.-J. Dessalines, 2009; Schuller, 2012, p. 171). 

Nesse sentido, organizações como o Mouvman Peyizan Papay (MPP) [Movimento 

Camponês da região de Papaye] e a Tet Kole Ti Peyizan Ayisyen (TKTPA) [União das 

Pequenas(os) Camponesas(es) Haitianas(os)], articulações sociais que têm sido atores 

centrais nesse processo, elaborando ações de base em torno da agroecologia, da 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

39 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

educação popular e da produção coletiva (Via Campesina; Fondation J.-J. Dessalines, 

2009).  

Com o apoio da Via Campesina, esses movimentos têm ampliado a sua 

capacidade de incidência política, inserindo-se em redes transnacionais de 

solidariedade e denúncia. Segundo Martínez-Torres e Rosset (2010, p. 165), “[...] a 

presença da Via Campesina no Haiti fortalece a resistência contra-hegemônica, a 

batalha pela comida e pelo território, em prol da autodeterminação das populações e 

a crítica ao capitalismo global."  

Todavia, esse processo de fortalecimento das resistências camponesas encontrou 

novos e dramáticos obstáculos, sobretudo após o terremoto de 2010, que marcou um 

ponto de inflexão para o Haiti como um todo. Enquanto os discursos dominantes 

apostavam na “reconstrução” do país por meio da inserção de investimentos 

estrangeiros e da introdução de sementes transgênicas, como as ofertadas pela 

Monsanto, com o aval da United States Agency for International Development (USAID) 

[Agência dos Estados Unidos para o Desenvolvimento Internacional], os movimentos 

camponeses organizaram protestos massivos contra essa nova ofensiva dita como 

imperialista, denunciando o que chamaram de “colonialismo agrícola”. Em um ato 

simbólico e altamente politizado, lideranças do MPP queimaram publicamente as 

sementes transgênicas doadas, reafirmando o compromisso com a autonomia 

produtiva, a soberania alimentar e a preservação da biodiversidade agrícola local 

(Schuller, 2012, p. 130). 

Essas resistências camponesas no Haiti, articuladas com redes globais do Sul, não 

apenas enfrentam os impactos da globalização neoliberal, mas também reconfiguram 

as formas de luta contemporânea, integrando saberes tradicionais, práticas 

comunitárias e instrumentos políticos transnacionais. São expressões concretas de um 

projeto político alternativo que se opõe, frontalmente, às lógicas extrativistas, à 

financeirização da natureza e à colonialidade do saber, reafirmando a centralidade do 

campo como espaço de produção de vida, cultura e emancipação social (Martínez-

Torres; Rosset, 2010, p. 165). 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

40 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

Embora fragmentados e muitas vezes enfrentando enormes dificuldades 

logísticas e repressivas, esses movimentos têm conseguido articular-se em redes 

transnacionais de solidariedade. A cooperação com movimentos latino-americanos, 

africanos e caribenhos tem permitido não apenas o intercâmbio de saberes, mas, ainda, 

a construção de um discurso comum em defesa da autodeterminação dos povos. 

Encontros internacionais, fóruns sociais e campanhas globais têm servido como 

plataformas para a internacionalização das demandas haitianas e para a denúncia das 

práticas de dominação contemporâneas (Ciccariello-Maher, 2017, p. 121). 

A articulação com redes como a Alianza Bolivariana para los Pueblos de Nuestra 

América (ALBA), [Aliança Bolivariana para os Povos da Nossa América], além da Rede 

Jubileu Sul e da Marcha Mundial das Mulheres, que são iniciativas do 

internacionalismo popular que tem possibilitado a construção de uma agenda comum 

baseada na justiça social, na crítica ao imperialismo e na promoção de alternativas 

locais ao modelo capitalista global, como aponta Katz (2022, p. 54): “[...] essas alianças 

representam uma nova forma de internacionalismo, que parte das lutas concretas e se 

fundamenta em práticas de reciprocidade, escuta e construção coletiva”. 

Essas redes transnacionais de solidariedade cumprem, igualmente, o papel de 

confrontar o monopólio discursivo das grandes agências internacionais sobre o Haiti, 

como a ONU, BM e FMI. Ao construírem narrativas alternativas, centradas nas vozes 

haitianas e em suas experiências de luta, essas redes contribuem para o processo de 

descolonização do imaginário global sobre o país. Como observa Trouillot (1995, p. 

108): “[...] romper com o silêncio imposto sobre o Haiti é uma tarefa política e 

historiográfica fundamental para a construção de uma outra ordem de conhecimento 

e de justiça”. 

Portanto, os movimentos sociais haitianos e as suas conexões internacionais 

constituem um campo vital de resistência e de proposição política. Apesar da violência 

estrutural, da pobreza extrema e da ocupação estrangeira, o povo haitiano segue 

inventando formas de sobrevivência, dignidade e esperança. As suas lutas, muitas 

vezes invisibilizadas pelos meios de comunicação hegemônicos, configuram 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

41 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

testemunhos de um projeto emancipatório que insiste em florescer mesmo nas 

condições mais adversas. Ao invés de vítimas passivas, os haitianos devem ser 

reconhecidos como sujeitos ativos de transformação histórica, cujas práticas e saberes 

têm muito a ensinar ao mundo. 

 

3 Considerações finais: o Haiti como horizonte epistêmico e político de libertação 

 

A trajetória haitiana, marcada por insubmissões históricas e reinvenções 

coletivas, deve ser compreendida à luz do que Walter D. Mignolo conceitua como 

desobediência epistêmica: a recusa ativa e crítica das categorias coloniais de saber e de 

ser e a afirmação de racionalidades e modos de existência próprios, gestados nas 

margens do sistema-mundo moderno/colonial (Mignolo, 2008, p. 12). Ao longo das 

últimas décadas, os movimentos sociais haitianos, as organizações de base e os 

intelectuais comprometidos com a realidade popular vêm encarnando esse princípio 

em suas práticas cotidianas e produções teóricas, resistindo não apenas à dominação 

geopolítica e econômica, mas também ao epistemicídio imposto por dispositivos 

internacionais que tentam silenciar suas vozes. 

A identidade em política, para Mignolo, não é uma condição essencializada, mas 

uma construção insurgente que emerge do conflito com os aparatos coloniais de 

reconhecimento, tornando-se um gesto político que desafia a própria arquitetura do 

saber moderno (Mignolo, 2008, p. 12). Nesse sentido, as experiências haitianas 

analisadas ao longo deste artigo não apenas expressam um passado de lutas, mas 

anunciam um futuro possível, ancorado na soberania epistêmica, na dignidade dos 

povos e na criação de alternativas ao universalismo excludente da modernidade 

ocidental.  

Reconhecer o Haiti como farol da liberdade negra é, pois, um ato de 

desobediência epistêmica, um gesto que afirma a centralidade dos saberes 

subalternizados na construção de uma nova gramática política para o século XXI. 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

42 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

O percurso analítico desenvolvido ao longo deste artigo buscou, portanto, 

evidenciar a centralidade do Haiti como um espaço de produção histórica, política e 

epistemológica que desafia as representações hegemônicas sobre os povos do Sul 

global. Longe de ser uma anomalia civilizacional ou um caso patológico a ser gerido 

por agências internacionais, o Haiti deve ser compreendido como um território 

insurgente, cujo presente e história estão marcados por profunda luta pela autonomia, 

pela justiça social e pela dignidade coletiva. 

A partir da década de 1990, o país tem enfrentado um processo contínuo de 

fragilização institucional e de intervenções estrangeiras que se articulam a uma agenda 

neoliberal excludente. Tais processos, como se demonstrou, não ocorreram sem 

resistência. Os movimentos sociais haitianos, com sua diversidade de formas e 

repertórios e os intelectuais comprometidos com a realidade popular têm constituído 

o núcleo mais consistente de contestação à ordem vigente. 

O caso haitiano expõe como as estruturas da colonialidade do poder seguem 

operando sob novas roupagens no século XXI. A desvalorização dos saberes locais, a 

negação das subjetividades negras, a subordinação econômica e a presença tutelar de 

agentes externos evidenciam que a independência formal não significou ruptura com 

a lógica colonial. A atuação de missões como a Minustah e a imposição de políticas 

neoliberais ilustram a persistência de formas contemporâneas de dominação, que 

inviabilizam a autodeterminação e neutralizam alternativas políticas enraizadas na 

cultura popular haitiana. A análise das ações da Minustah, da interferência de 

potências estrangeiras nas eleições e da imposição de políticas econômicas 

devastadoras evidencia como o discurso da estabilização e da ajuda humanitária 

funciona como uma nova forma de tutela, neutralizando projetos políticos alternativos 

e desmobilizando a autonomia popular (Sprague, 2012, p. 90). 

Nesse cenário, os intelectuais haitianos não apenas denunciam, mas também 

propõem caminhos para a reconstrução nacional a partir de princípios decoloniais e 

populares. Quanto a essa produção, como se destacou nas análises das obras de 

Michel-Rolph Trouillot, Jean Casimir, Frédéric Boisrond, Laënnec Hurbon e Patrick 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

43 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

Bellegarde-Smith, tais pensadores nos lembram que a verdadeira libertação não pode 

se dar apenas no plano político-formal, mas deve ser acompanhada pela reconstrução 

dos modos de ser, saber e viver historicamente oprimidos. 

Consequentemente, reconhecer o Haiti como sujeito histórico implica 

decolonizar não apenas as estruturas de poder, mas os próprios instrumentos 

analíticos que nos permitem interpretá-las. O desafio lançado por este artigo é o de 

romper com os paradigmas eurocêntricos de análise e contribuir para a valorização 

das experiências populares haitianas como parte integrante das lutas continentais por 

soberania e emancipação. Tal gesto não é apenas uma reconfiguração teórica, mas um 

imperativo ético e político diante da continuidade da violência estrutural que incide 

sobre os povos negros e periféricos das Américas. 

Por conseguinte, o Haiti, com a sua história de revolução, a sua produção 

intelectual vibrante e a sua capacidade de resistência cotidiana, não representa o 

passado de um projeto fracassado, mas o anúncio possível de outro futuro, a partir do 

qual a dignidade dos povos, a justiça epistêmica e a autodeterminação tornem-se 

princípios centrais na construção de um mundo verdadeiramente plural e 

democrático. Como advertia Jean Casimir (2001, p. 17): “[...] ouvir o Haiti é, antes de 

tudo, aprender com ele”. 

Nesse sentido, os caminhos que se abrem para futuras investigações e práticas 

políticas exigem um compromisso ainda maior com a escuta ativa das vozes haitianas, 

com o estudo de suas formas de organização popular e com o aprofundamento de um 

internacionalismo crítico baseado na reciprocidade e no reconhecimento mútuo entre 

os povos do Sul. É preciso investir em pesquisas que privilegiem as fontes primárias 

haitianas, a produção intelectual local e as narrativas populares, rompendo com a 

lógica de tutoria acadêmica que ainda predomina nas ciências sociais ocidentais. 

Ademais, pensar com o Haiti implica, também, situar a luta haitiana no interior 

de um campo mais amplo de enfrentamento às novas formas de colonialismo, racismo 

estrutural e exploração capitalista que se manifestam globalmente. A articulação entre 

o Haiti e outras experiências de luta na América Latina, no Caribe e na África oferece 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

44 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

uma oportunidade concreta para a formulação de alternativas de mundo baseadas na 

solidariedade, na pluralidade de saberes e na justiça social. 

Em última análise, ao invés de um fechamento, estas considerações finais 

pretendem ser uma convocação: a de retomar o Haiti como farol da liberdade negra e 

como fonte de ensinamentos profundos sobre resistência, criação e futuro. Uma 

convocação, sobretudo, para que os estudos históricos, sociológicos e políticos não 

percam de vista a dimensão ética que envolve o ato de narrar e interpretar as lutas de 

um povo que, desde 1804, não cessou de afirmar a sua humanidade contra todas as 

formas de opressão. 

 

Nota sobre a autoria 

 

Emerson do Prado Oliveira é Mestre em História - Atualmente, Doutorando em 

História. Universidade Federal do Paraná - UFPR. 

 

Referências 

BELLEGARDE-SMITH, Patrick. Haitian Vodou: spirit, myth, and reality. Bloomington: 

Indiana University Press, 2006. 

 

BELLEGARDE-SMITH, Patrick. Perfil acadêmico. 2011. Disponível em: 

https://uwm.edu/african-diaspora-studies/people/bellegarde-smith-patrick Acesso 

em: 30 abr. 2025. 

 

BOISROND, Frédéric. Haïti: De la République des ONG à l’État de droit. Port-au-

Prince: C3 Éditions, 2015. 

 

BOISROND, Frédéric. La communauté internationale et les fausses promesses de la 

reconstruction d’Haïti. Le Nouvelliste, 2018. Disponível em: https://lenouvelliste.com 

Acesso em: 28 abr. 2025. 

 

BOISROND, Frédéric. L’aide internationale au service de la désorganisation de l’État 

haïtien. AlterPresse, 2012. Disponível em: https://www.alterpresse.org. Acesso em: 28 

abr. 2025. 

 

BUCK-MORSS, Susan. Hegel, Haiti, and Universal History. Pittsburgh: University of 

Pittsburgh Press, 2009. 

https://uwm.edu/african-diaspora-studies/people/bellegarde-smith-patrick
https://lenouvelliste.com/
https://www.alterpresse.org/


Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

45 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

 

CASIMIR, Jean. La culture opprimée. Paris: L'Harmattan, 2001. 

 

CASIMIR, Jean. Jean Casimir, Embaixador da História Decolonial dos Haitianos. 2020. 

Disponível em: https://archiverandlist.com Acesso em: 30 abr. 2025. 

 

CICCARIELLO-MAHER, George. Decolonizing dialectics. Durham: Duke University 

Press, 2017. 

 

DAYAN-HERZBRUN, Sonia. Le féminisme haïtien à l’épreuve de la politique. Revue 

Tumultes, n. 42, p. 121-134, 2014. 

 

DUPUY, Alex. The Prophet and Power: Jean-Bertrand Aristide, the International 

Community, and Haiti. Lanham: Rowman & Littlefield, 2007. 

 

DUPUY, Alex. Haiti: From Revolutionary Slaves to Powerless Citizens: Essays on the 

Politics and Economics of Underdevelopment, 1804–2013. New York: Routledge, 

2014. 

 

DUSSEL, Enrique. Ética da libertação na idade da globalização e da exclusão. Petrópolis: 

Vozes, 2000. 

 

ESCOBAR, Arturo. Pensando a partir do Sul: uma perspectiva ecológico-política 

sobre a diferença e a globalização. In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do 

saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: CLACSO, 2014. p. 19-46. 

 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Tradução de José Laurênio de Melo. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2008. 

 

FATTON JR., Robert. Haiti’s Predatory Republic: the unending transition to 

democracy. Boulder: Lynne Rienner Publishers, 2002.  

 

FATTON, Robert. The Roots of Haitian Despotism. Boulder: Lynne Rienner Publishers, 

2007. 

 

HALLWARD, Peter. Damming the Flood: Haiti, Aristide, and the Politics of 

Containment. London: Verso, 2007. 

 

HURBON, Laënnec. The More Things Change—Human Rights in Haiti. 1999. 

Disponível em: https://hrw.org/reports/1999/haiti/Hirbopn Acesso em: 30 abr. 2025. 

https://archiverandlist.com/
https://hrw.org/reports/1999/haiti/Hirbopn


Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

46 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

 

HURBON, Laënnec. Le barbare imaginaire. Paris: Éditions Gallimard, 2008. 

 

KATZ, Jonathan M. The Big Truck That Went By: How the World Came to Save Haiti 

and Left Behind a Disaster. New York: Palgrave Macmillan, 2013. 

 

KATZ, Jonathan M. Gangsters of capitalism: Smedley Butler, the Marines, and the 

making and breaking of America’s empire. New York: St. Martin’s Press, 2022. 

 

KOLBE, Athena R.; MUGGAH, Robert. Haiti’s Woes: Stability and the Humanitarian 

Crisis. Journal of International Affairs, v. 64, n. 2, p. 111-126, 2010. 

 

MARTÍNEZ-TORRES, María Elena; ROSSET, Peter M. La Vía Campesina: The Birth 

and Evolution of a Transnational Social Movement. Journal of Peasant Studies, v. 37, n. 

1, p. 149-175, 2010. 

 

MIGNOLO, Walter D. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado 

de identidade em política. Caderno CRH, v. 21, n. 53, jan./abr. 2008. 

 

PEÁN, Leslie. Haïti: Le procès de la MINUSTAH. Port-au-Prince: C3 Éditions, 2010. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Buenos Aires: CLACSO, 2000. p. xx-xx. 

 

REID, Michael. Forgotten Continent: The Battle for Latin America's Soul. New Haven: 

Yale University Press, 2007. 

 

ROBINSON, William I. A teoria da globalização: produção, globalização e o Estado 

transnacional. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2008. 

 

SADER, Emir. A nova toupeira: os caminhos da esquerda latino-americana. São Paulo: 

Bomtempo, 2009. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas globais 

a uma ecologia dos saberes. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria 

Paula (org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. p. 23-71. 

 

SCHULLER, Mark. Killing with Kindness: Haiti, International Aid, and NGOs. New 

Brunswick: Rutgers University Press, 2012. 



Oliveira                                                                                                                                              Haiti, sujeito insurgente  

47 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.11-47 

 

SPRAGUE, Jeb. Paramilitarism and the assault on democracy in Haiti. New York: 

Monthly Review Press, 2012. 

 

TROUILLOT, Michel-Rolph. Silencing the past: power and the production of history. 

Boston: Beacon Press, 1995. 

 

TROUILLOT, Michel-Rolph. Michel Rolph Trouillot (1949–2012). Disponível em: 

https://www.beacon.org/cw_contributorinfo.aspx?ContribID=377&Name=Michel-

Rolph+Trouillot Acesso em: 30 abr. 2025. 

 

VIA CAMPESINA; FONDATION JEAN-JACQUES DESSALINES. Déclaration de 

Papaye: Pour la souveraineté alimentaire et la réforme agraire intégrale en Haïti. 

Papaye, 2009. 

https://www.beacon.org/cw_contributorinfo.aspx?ContribID=377&Name=Michel-Rolph+Trouillot
https://www.beacon.org/cw_contributorinfo.aspx?ContribID=377&Name=Michel-Rolph+Trouillot

