
 

 

   

  

 

Resenha | Dossiê Intelectuais, movimentos políticos e protagonismo popular 

 

GONZALEZ, Lélia. Festas populares no Brasil. São Paulo: Boitempo, 2024. 

Lélia Gonzalez: interpretando o Brasil a partir dos seus 

festejos populares 

Lélia Gonzalez: interpreting Brazil from its popular festivities 

Lélia Gonzalez: interpretando a Brasil desde sus festejos 

populares 

Taynara Silva, Universidade Federal do Paraná    

 

 

Lélia Gonzalez (1935-1994), mulher negra amefricana, foi uma das principais 

lideranças do Movimento Negro Unificado (MNU) e uma das mais importantes 

intelectuais brasileiras do século XX. Historiadora, filósofa, antropóloga e intérprete 

do Brasil, Lélia se destacou como uma rebelde epistêmica, atuando com uma voz 

crítica, que, com firmeza e afeto, desafiou os silêncios impostos pela história oficial. 

Como afirma Nilza Iraci, em entrevista ao Projeto Memória – Lélia Gonzalez (2014), ela 

foi luz e afeto quando o silêncio negava a humanidade das mulheres negras. Tratar da 

história do Brasil, considerando as questões raciais como centrais no processo de 

formação de uma identidade nacional, bem como o papel da violência da escravidão 

negra e indígena enquanto permanência histórica e enraizada em todas as dinâmicas 

sociais, foi uma das preocupações de Lélia, que possui uma produção intelectual 

marcada por muita originalidade e comprometimento político, sempre denunciando 

o mito da democracia racial e a exclusão sistemática da população negra e indígena. 

Entre as disputas travadas no período que vai das décadas de 1960 a 1990, o 

debate em torno da chamada “cultura brasileira” assumia diferentes nuances. Em 

diversos espaços, discutia-se o papel das heranças africanas, ora em um viés 

Revista Outros Tempos: Pesquisa em Foco – História  

ISSN: 1808-8031 | Vol.23, n.41, p. 303-309, 2026 

Recebido: abril de 2025 | Aprovado: junho de 2025 

http://dx.doi.org/10.18817/ot.v23i41.1317 

https://outrostempos.uema.br/index.php/outros_tempos_uema
mailto:taynara.apfsilva@gmail.com
https://orcid.org/0009-0002-4430-4877
http://lattes.cnpq.br/1725568558791966
http://dx.doi.org/10.18817/ot.v23i41.1402


Resenha                                                                                                                                                              Lélia Gonzalez 

304 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.303-309 

assimilacionista, que reforçava o mito da democracia racial, ora como uma suposta 

valorização da cultura africana, por meio de manifestações populares como o samba e 

o carnaval, elementos que, embora com raízes negras profundas, passaram a compor 

uma imagem idealizada e estereotipada do Brasil, inclusive no cenário internacional, 

ao passo que, também, ocorreram processos de apropriações e de embranquecimento 

de alguns desses espaços, sobretudo após o golpe de 1964. 

Lélia, que estava muito atenta a essas questões, publica, em 1987, a primeira 

edição da obra Festas populares no Brasil, que, à sua época, ganhou o prêmio na categoria 

“Os mais belos livros do mundo”, na Feira de Leipzig, na Alemanha. Tal obra teve a 

sua segunda edição, publicada em 2024, pela Editora Boitempo, apresentando, ainda, 

textos de Sueli Carneiro, Leci Brandão, Raquel Barreto e Leda Maria Martins. Tal livro 

é a única publicação de autoria solo de Lélia Gonzalez, que lançou, anos antes, em 

1982, a obra Lugar de negro, com Carlos Hasenbalg. 

Os textos que compõem Festas populares no Brasil situam a obra em um contexto 

de disputas editoriais, juntamente aos processos de apagamento e de obliteração do 

pensamento de Lélia Gonzalez, como afirma Raquel Barreto, no prefácio do livro. Essa 

constatação é corroborada pela fala de Sueli Carneiro, que aponta para a longa espera 

pela publicação da segunda edição da obra e a sua efetiva entrada no mercado editorial 

brasileiro. Segundo Carneiro, o livro só passou a circular amplamente mais de duas 

décadas, após a sua primeira edição, o que revela o apagamento sistemático de vozes 

intelectuais negras no país, especialmente daquelas que, como Lélia, ousaram 

confrontar os discursos hegemônicos sobre cultura, identidade e nação. A 

invisibilização de Festas populares no Brasil reflete, portanto, um movimento mais 

amplo de marginalização das produções negras nos campos acadêmico e editorial 

brasileiro. 

Ademais, é importante destacar que os temas abordados na obra dialogam, 

diretamente, com a trajetória de Lélia Gonzalez. A autora foi responsável por 

ministrar, de forma pioneira, o primeiro curso sobre cultura negra no Brasil (1976-

1978), na Escola de Artes Visuais do Parque Lage, no Rio de Janeiro, experiência que 



Resenha                                                                                                                                                              Lélia Gonzalez 

305 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.303-309 

forneceu o arcabouço teórico e político, que viria a compor o conteúdo de Festas 

populares no Brasil. Nesse sentido, a obra pode ser compreendida como resultado de 

um profundo engajamento com as expressões culturais afro-brasileiras e se inscreve, 

também, como parte de uma prática intelectual comprometida com a transformação 

social e o reconhecimento das contribuições e agenciamentos das populações negras e 

indígenas para a formação do país. 

O livro é organizado em oito capítulos, além de uma introdução, cada um 

dedicado a diferentes festejos populares brasileiros e suas especificidades regionais. A 

narrativa é acompanhada por registros fotográficos que já integravam a edição 

original, como as imagens de Maureen Bisilliat e Walter Firmo, além de novas 

fotografias de Marcel Gautherot e Januário Garcia – este último, amigo de Lélia 

Gonzalez e companheiro de militância no Movimento Negro Unificado (MNU). A 

cada festa apresentada no livro, há pequenos textos, escritos com a intenção de 

dialogar com um público amplo para além do meio acadêmico, os quais são 

complementados por imagens, causando um impacto visual marcante, contribuindo, 

assim, com a compreensão de quem está lendo acerca das celebrações retratadas. Dessa 

forma, há um efeito extasiante de uma beleza sublime. 

A autora menciona, de maneira inicial, que “[...] a formação cultural brasileira se 

fez a partir de um modelo que poderíamos chamar de eurocatólico” (Gonzalez, 2024, 

p. 45) – desse modo, as festividades brasileiras, bem como as interações culturais, 

perpassam o espaço simbólico sinalizado pela Igreja, a partir de seu calendário. 

Entretanto, isso não implicou que o modelo cultural fosse único, hegemônico ou 

uniforme, pois houve rupturas e inserção de outros referenciais culturais, 

especialmente de matriz africana e indígena, que reordenaram uma dinâmica própria 

ao cenário cultural brasileiro. Para Lélia, essa interação é responsável, “[...] pelo 

estilhaçamento de classificações impostas de cima para baixo” (Gonzalez, 2024, p. 46), 

uma vez que os protagonistas desses processos foram sujeitos anônimos, cujas 

contribuições seguem vivas até os dias atuais. Assim, Lélia reforça a ideia de que “[...] 



Resenha                                                                                                                                                              Lélia Gonzalez 

306 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.303-309 

se o espaço da festa é eurocatólico, sua manifestação é muito mais ampla, muito mais 

abrangente” (Gonzalez, 2024, p. 46). 

A primeira festa popular que Lélia se atenta é o Carnaval, apontando a origem 

desses festejos nas celebrações dionisíacas, marcadas por cortejos, procissões e o uso 

de máscaras ornamentadas, símbolos característicos dessas festas. Conta-nos que, na 

Roma antiga, essas festividades se associaram aos bacanais e, apesar do conflito inicial 

com o cristianismo em ascensão, acabaram sendo incorporadas pela Igreja ao 

calendário oficial, especialmente após a Contrarreforma – processo que se estendeu 

também às colônias.  

Lélia compara as variações do Carnaval em países como a França e a Itália com o 

Entrudo português, prática popular que envolvia brincadeiras de molhar e sujar os 

participantes, tradição que foi trazida para o Brasil e perdurou por décadas. Contudo, 

ela enfatiza que a transformação do Carnaval em sua forma atual ocorreu apenas após 

a Guerra do Paraguai, quando as camadas populares, sobretudo a população negra, 

ressignificaram o festejo ao incorporarem os próprios ritmos, cantos e danças, 

convertendo-o na maior manifestação popular do país. Lélia diferencia, ainda, os 

folguedos que ocorrem por todo o Brasil, como os afoxés e os blocos de rua, 

enfatizando a criatividade popular em recriar, manter e transformar as festas. 

Seguindo o calendário eurocatólico, Lélia trata, em seguida, dos ritos e 

festividades da Quaresma, período este que, para a autora, é “[...] carregado de 

mistérios para a imaginação popular” (Gonzalez, 2024, p. 55). Mesmo ao abordar tais 

festejos tradicionalmente cristãos, como as festividades quaresmais e as festas juninas, 

Lélia Gonzalez destaca seu caráter popular, insubmisso e atravessado por elementos 

não hegemônicos. Nesse sentido, destaca práticas como a Recomendação das Almas, 

a Malhação do Judas e as procissões do Senhor Morto – e como estas se distanciam da 

liturgia tradicional, carregando reelaborações e ressignificações populares. No caso 

das festas juninas, evidencia a influência marcante de tradições pagãs e a contribuição 

de elementos indígenas e afro-brasileiros, que transformam e enriqueceram essas 

celebrações no Brasil. 



Resenha                                                                                                                                                              Lélia Gonzalez 

307 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.303-309 

A próxima festa popular que Lélia Gonzalez aborda é o Bumba Meu Boi. Tal 

festejo, presente em vários estados brasileiros, é, para ela, exemplo da mediação 

cultural vivida pelas populações negras no Brasil. Ela traça a origem da festividade até 

o boi Ápis egípcio, associado a rituais de fertilidade e ressurreição, e aponta como o 

folguedo, ao chegar ao Brasil, foi ressignificado dentro do universo simbólico popular, 

incorporando diversos elementos culturais afro-indígenas: 

 

Em sua versão mais conhecida, a composição dramática do auto conta 

a história da escrava Mãe Catirina, mulher de Pai Francisco, que, 

grávida, deseja comer a língua do boi mais bonito da fazenda de um 

rico proprietário. Com complacência do capataz, o boi é roubado e 

morto. A notícia se espalha, a revolta é geral, e o dono do boi manda 

prender Pai Francisco. Por intervenção mágica de feiticeiros, o boi 

ressuscita, o culpado é perdoado, e tudo termina com muita festa em 

honra do boi redivivo (Gonzalez, 2024, p. 78). 

 

A autora se atenta também às Cavalhadas, originárias da Península Ibérica, que 

chegaram ao Brasil associadas às festividades religiosas, especialmente à Festa do 

Divino. Diferentemente do Bumba Meu Boi, eram promovidas pelas elites, com 

participação popular. As manifestações variam conforme a região: no Nordeste, 

destaca-se o jogo da argolinha; no Sul, a encenação da luta entre mouros e cristãos. Em 

locais como Alagoas e Pirenópolis (GO), surgem adaptações como o jogo dos doze 

pares e o drama de duas cores. 

Há, também, um momento de análise das chamadas Festas afro-brasileiras na obra. 

Neste capítulo, Lélia aborda manifestações como Reisados, Congadas, Maracatus e 

Afoxés, destacando como a noção de “deus em nós” confere plenitude e autenticidade 

a essas celebrações. Descreve essas festas como frutos de uma construção cultural 

diaspórica, mobilizando os conceitos de resistência e acomodação para explicar como 

ritos e cultos africanos foram recriados no Brasil. Gonzalez enfatiza o papel das 

confrarias negras católicas como mediadoras ideológicas frente ao modelo dominante. 

No posfácio, Leda Maria Martins, Rainha da Irmandade de Nossa Senhora do Rosário 

do Jatobá, aprofunda essa análise ao falar das celebrações dedicadas a santos negros, 



Resenha                                                                                                                                                              Lélia Gonzalez 

308 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.303-309 

como São Benedito e Santa Efigênia, e resgata a origem das Congadas e Reinados, 

inspiradas em coroações de reis africanos. Apesar da estrutura católica, Lélia aponta 

que essas festividades elaboram religiosidades próprias, distantes tanto dos moldes 

europeus quanto de um modelo africano único, questionando assim a ideia simplista 

de sincretismo. 

Nos capítulos finais da obra, intitulados Festas da igreja e Festas natalinas, Lélia 

Gonzalez retoma a noção de duplo ajustamento para refletir sobre os modos de 

elaboração simbólica das populações negras e indígenas diante das imposições 

coloniais, enfatizando que, embora introduzidas pelo colonizador, essas práticas 

religiosas oficiais, marcadas pelo formalismo e pela repetição, pouco dialogavam com 

as camadas populares. No entanto, menciona um catolicismo popular, trazido por 

anônimos da metrópole e ressignificado por influências africanas e indígenas, que 

ganhou força no território, caracterizando uma efetiva “religião popular” que se 

difundiu no Brasil. No capítulo dedicado ao Natal, Lélia evidencia como as culturas 

indígena e africana transformaram os folguedos natalinos, apesar das tentativas de 

repressão por parte da Igreja. Destaca, ainda, as festas de Pastoris, que se encerram no 

Dia de Reis, os Reisados – vinculados ao Auto dos Congos e ao Bumba Meu Boi – além 

da incorporação de elementos dos terreiros de Xangô, da Folia de Reis, do Fandango e 

das Cheganças. 

Por fim, a leitura de Festas populares no Brasil permite-nos compreender como a 

autora inscreve as práticas culturais populares no centro dos debates sobre identidade, 

resistência e reescrita da história. Ao evidenciar a presença negra e indígena nas festas 

religiosas e seculares, Lélia revela a dimensão política da cultura popular, mostrando 

como ela se constrói em tensão, ruptura e reordenamento em relação ao projeto 

colonial e hegemônico de nação. Nesse sentido, Lélia Gonzalez rompe com visões 

folclorizantes e superficiais das manifestações populares, criticando análises 

reducionistas com apelo ao sincretismo e à corroboração do mito da democracia racial, 

afirmando assim, a potência das festas populares no Brasil enquanto espaços de 

memória e reinvenção. Dessa forma, a análise contribui para entender as formas pelas 



Resenha                                                                                                                                                              Lélia Gonzalez 

309 Outros Tempos, vol.23, n.41, 2026, p.303-309 

quais o protagonismo popular se inscreve na luta contra a invisibilização e a opressão 

secular, reafirmando o papel da cultura na produção de resistências e alternativas ao 

modelo dominante. 

 

 

Notas de autoria 

Taynara Silva é autora do livro "Lélia Gonzalez: rebeldias epistêmicas" e 

mestranda em História pela Universidade Federal do Paraná (UFPR), na linha de 

pesquisa Intersubjetividade e Pluralidade: reflexão e sentimentos na História, com 

bolsa CAPES-PROEX. Possui graduação em História pela Universidade Federal da 

Fronteira Sul (UFFS) (2023), com interesse na área de História, com ênfase em Teoria 

da História, História da Historiografia e Estudo das Relações étnico raciais. Integra o 

Núcleo de Estudos e Debates sobre Intérpretes do Brasil: Racialidade, Epistemologia e 

Teoria da História (NEDIB) e o Clube de leituras sementes: leituras antirracistas 

(NEABI-UFFS). 

 

Referências 

 

CARNEIRO, Sueli. Projeto Memória – Lélia Gonzalez: o feminismo negro no palco da 

história. Brasília, DF: Abravídeo: Fundação do Banco do Brasil e Rede de 

Desenvolvimento Humano, 2014. 120 p. 


